
 מרדכי לינזר

 ז נדה
 

 המורחומרא דקדשים ות

) ביאר ע"פ מש"כ הרמב"ן בחולין (ב:) שאין לטהר ח"ב סי' א' סק"ד(אחיעזר בפשוטו הוא חומרא בעלמא שהחמירו באלו, אבל ה
', שיהיו ודאי טהורים, וכתב האחיעזר דמה"ט גם אין לטהר משמרת' קדשים מדין ספק טומאה ברה"ר משום שיש בהם דין

קדשים משום חזקתם, דאכתי לא הוי משמרת. ובהכי מיושב משה"ק הראשונים ריש מכיליתין דאמאי לא מוקמינן הטהרות 
כ"ד. בחזקתם, אלא משום שזה לא מהני לגבי קדשים משום שיש בהם דין משמרת, אבל חולין שפיר מעמידין אותן בחזקתן, ע

 בעלמא.וילה"ע שזהו דוקא לל"ב דאסרו גם בתרומה, אבל לל"ק שהוא נוהג בקדשים ולא בתרומה, והרי בתרומה ודאי יש דין משמרת, ובע"כ שהוא חומרא 

 

 נשען
 שני אנשים, ובאו לישאל בבת אחת, אבל התוס' פירשו דמיירי באדםתוס' (ד"ה שלא) פירשו בדעת רש"י דמיירי ב –א] שני שבילין 

 אחד, שהלך בראשון ועשה בטהרות, ושוב הלך בשני ועשה טהרות.

טמא אפי' חולין טהור בכל גווני, אבל התוס' (ד"ה וכולן) כתבו דבמשא כבד רש"י פירש דלגבי  –ב] כולן טהורין לבני הכנסת 
 לחולין, ודוקא במשא קל טהור לחולין.

ס' הרא"ש (ד"ה משאן) הק' עליו מגמ' להלן (לה.) שאי אפשר ללמוד ג] רש"י כתב דילפינן טומאת היסט מקל וחומר ממרכב, והתו
ממה שמטמא אחרים שגם הוא עצמו טמא, שהרי שעיר משתלח יוכיח שהוא עצמו טהור, ואפ"ה מטמא העוסקין בו, וצ"ע דעת 

וא"כ בע"כ  רש"י. ובספר משנה טהרות [להג"ר איתמר גרבוז שליט"א] ביאר דעת רש"י דמרכב הזב מקבל טומאה מן הזב,
ואילו התוס' הרא"ש סובר שאינו מדין שהמרכב אינו חמור מהזב עצמו, משא"כ בשעיר המשתלח, אין הגברא מקבל טומאה מן השעיר 

ותירץ עוד דאפי' אי סובר רש"י שהרכב הוא טומאה עצמית, אבל פשיטא דאינו טומאה 'אחרת', קבלת טומאה, אלא הוי טומאה עצמית]. 
  הזב, ואם המרכב מטמא בהיסט, ה"ה זב עצמו מטמא בהיסט.אלא יסודו כטומאת 

 

 חולין על טהרת הקודש

(סי' צז סק"ה) כתב דאינו מדין 'נדר', שהרי לא אסר על עצמו אכילתו כשנטמא, ועוד שהרי נפ"מ גם לגבי אחרים,  חזו"אה
שמטמא טהרותם, אע"כ שיסודו הוא תקנת חז"ל להחמיר בדין טומאתו, אבל לא תיקנו כן לכל אדם, אלא דוקא למי שרוצה 

תרומה, אבל היכא דפתיך בי' תרומה וכדו', הרי הוא מחוייב לנהוג כן להתנהג בהאי חומרא. והוסיף דכל זה בחולין 'על טהרת' 
 משום התרומה המעורבת בו, ועד"ז כתב המקדש דוד (סי' מ').

 

 לחלה  יןטבולחולין ה

, והאתוון דאורייתא (כלל ב', ד"ה והנה מה שהבאתי) הוכיח מזה שבטבל מעורב פתיכא בי' חלהא] בגמ' מבו' דחמור יותר משום ד
והוסיף שגם לתוס' שאיסורו אינו משום התרומה המעורבת בו, שהרי אסור גם לכהנים, אבל הא ומה, וזהו יסוד איסורו לשיטת רש"י ביבמות בו תר

 מיהת שהמציאות של טבל הוא שמעורב בו תרומה.

ול יום בטבול לחלה, (ד"ה והאי) כתבו דכיון דטבול לחלה יותר חמור מחולין על טהרת התרומה, א"כ הא דהקילו בטב תוס'ב] ה
כ"ש שיקלו בעל טהרת תרומה, ולהכי הק' דהא מבו' בכ"ד דשני עושה שלישי בחולין על טהרת תרומה, והרי טבול יום דינו כשני 

 והוא אינו עושה שלישי, ותירצו דטבול יום קל יותר כיון שנטהר ממילא.



ן הטבולין לחלה, וצ"ע מקושית התוס' דהא זה חמור יותר אמנם שיטת הר"ש (רפ"ד טבול יום) שגם שני אינו עושה שלישי בחולי
בחולין על טהרת תרומה, יסודו  –) שיש ב' ענינים לנהוג חומרת תרומה בחולין (סי' סד קה"ימחולין על טהרת תרומה. ותירץ ה

דיני תרומה משום  הוא דין בגברא להרגיל עצמו בחומרת תרומה, אבל בפתיך בי' תרומה יסודו הוא דין בחפצא, שצריך להחמיר
 שיש תרומה המעורבת בו. 

ולהכי, בטבול יום או שני, הרי לא נאמר האי טומאה בחולין כלל, ולהכי בטבולין לחלה אינו נוהג, דבאמת אין צריך להפרישו 
ו נשען כמ –משני, ודוקא בחולין 'על טהרת' תרומה צריכים להקפיד בזה, כדי להרגיל עצמו בהאי חומרא, אבל בחשש של טומאה 

או מעת לעת שבנדה, יותר חמור טבול לחלה מעל טהרת תרומה, שהרי יש תרומה מעורב בו, וחז"ל חששו להאי טומאה לגבי 
 התרומה, וזהו המבו' בסוגין שיש להחמיר בו יותר.

 


